14ième Dimanche du Temps Ordinaire-Homélie du Frère Daniel BOURGEOIS, paroisse Saint-Jean-de-Malte (Aix-en-Provence)

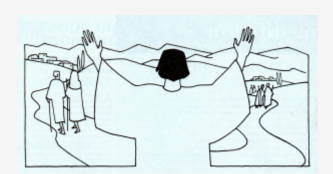
## La moisson est abondante



« La moisson est abondante mais les ouvriers sont peu nombreux ! » C'est un refrain, je dirais même un slogan évangélique, qui a servi de leitmotiv à travers l'histoire de l'Église pour encourager les vocations sacerdotales, éventuellement religieuses et surtout missionnaires. Cette phrase a été inscrite des millions de fois sur des images d'ordinations sacerdotales, a été répétée des centaines de fois dans des discours, des sermons ou des retraites pour susciter des vocations au milieu des églises. Je vous le dis comme je le pense, c'est un contre-sens total sur le sens de cette phrase. Le problème n'a rien à voir avec des vocations religieuses. La preuve, c'est que Jésus adresse ce discours non pas aux apôtres qui peuvent figurer les ministres de l'Église, mais à soixante-douze disciples c'està-dire des gens qui écoutent la Parole de Dieu comme vous, je ne peux pas dire comme vous et moi puisque précisément je suis prêtre et que vous ne l'êtes pas. La première chose que je voudrais dire

c'est que je m'inscris en faux contre une interprétation qui s'est appuyée sur cette parole pour remettre le souci missionnaire à toute l'Église dans sa 'cléricalité' pour laisser les laïcs, les baptisés, couler des jours heureux sans se préoccuper de la dimension missionnaire de notre foi.

« La moisson est abondante, mais les ouvriers sont peu nombreux ! » Cela s'adresse autant à vous qu'aux frères religieux. Cela s'adresse même d'abord à vous et c'est cela qu'il faut bien comprendre. C'est un appel adressé de la part du Christ à ses disciples comme disciples et non pas d'abord comme prêtres, comme religieux ou comme missionnaires. Ce n'est pas du tout le problème. Alors qu'est-ce que cela veut dire ? C'est précisément là qu'est le contresens. Cela veut dire : le monde est une moisson abondante et les disciples sont peu nombreux, les communautés chrétiennes sont peu nombreuses. Il faut quand même réaliser qu'avant la généralisation de la foi chrétienne dans le bassin méditerranéen, les communautés chrétiennes, surtout au premier siècle, étaient vraiment très peu nombreuses. Par conséquent le Christ et les évangélistes qui nous ont rapporté ses paroles s'adressent à ces tout petits noyaux de communautés qui commençaient la mission en Judée et en Samarie. Mais ce n'était pas uniquement les disciples au sens restreint du terme et qui seraient les apôtres. Ce sont toutes les communautés chrétiennes qui doivent considérer le monde comme la moisson de Dieu.



Et c'est là qu'il nous faut faire une seconde révision assez déchirante. Le monde n'est pas un ennemi, le monde ne devrait pas faire peur, il est la moisson de Dieu. Voilà la première chose qu'il faut bien réaliser. Pour chacun d'entre nous, ce monde dans

lequel nous vivons n'est pas une réalité étrangère dans laquelle nous serions plongés avec le risque perpétuel d'être étouffés. Mais si les premières communautés chrétiennes avaient vécu sur ces peurs obsessionnelles comme on en rencontre dans nos communautés chrétiennes d'aujourd'hui, l'évangélisation n'aurait jamais eu lieu. C'est précisément parce que nous vivons aujourd'hui comme chrétiens dans une espèce de peur du monde comme d'un épouvantail à moineaux que notre christianisme à certains moments, notre foi chrétienne paraît plate, sans intérêt, une religion de timorés, de gens qui ont besoin d'être consolés. Mais ce n'est pas du tout l'attitude fondamentale que nous devons avoir par rapport au mystère du monde. La création est la moisson de Dieu et nous y sommes envoyés. Je n'ai jamais vu de moissonneurs, en tout cas s'ils sont dignes de ce nom, qui en arrivant devant le champ de blé disent : « Oh ! J'ai peur de couper le blé ! J'ai peur de m'approcher du champ ! » Ce serait ridicule. La première chose nécessaire est donc une absence de peur parce que nous l'Église, nous sommes faits pour annoncer au monde le salut et non pas pour nous tenir là, renfermés, frileux, paralysés devant le pouvoir du monde. Voilà la première chose. Je dirais : « Pas de panique ! Pas de peur ». Le monde, qu'on le veuille ou non, est l'élément naturel dans lequel notre foi doit être vécue, doit être célébrée, doit être proclamée. Et si nous vivons dans la peur, nous sommes nous-mêmes les premières victimes de nos peurs et surtout le monde est victime de notre peur.



Mais alors vous me direz : « Comment nous avancer vers le monde ? » Les conseils de Jésus sont clairs : « N'emportez ni argent, ni sac, ni sandales ! Ne vous attardez pas en chemin ! » Notre attitude vis-à-vis du monde est une attitude de démunis. Voilà une chose très importante. Là encore, que de confusions ! Que de fois

nous avons compris la mission comme une conquête ! Je crois que, grâce à Dieu, aujourd'hui la norme de la vie apostolique de

l'annonce de la Parole de Dieu n'est pas celle que voudraient nous proposer certains mouvements qui pensent accomplir l'œuvre de Dieu dans une immense entreprise de subversion catholique de nos sociétés modernes. Nous sommes démunis devant le monde. Nous n'avons pas de pouvoir, « ni argent, ni besace, ni même de sandales » et pourtant il faut marcher ! C'est donc que nous sommes devant ce monde littéralement « les mains nues ». C'est là que se mesure notre propre courage devant ce monde. Si nous commençons à nous barder de tout un système, si nous reprenons les valeurs du monde ou certains systèmes par lesquels le monde fonctionne, si bonnes soient-elles, par exemple le travail, c'est que nous avons déjà perdu ce caractère démuni par lequel nous devons nous avancer vers le monde. Et c'est précisément cela que Jésus nous demande. Nous n'avons pas à conquérir le monde, contrairement à ce que l'on a cru parfois. C'est d'ailleurs par un idéal de conquête qu'on pensait devoir députer selon les cas des croisés, des jésuites ou des congrégations missionnaires du dixneuvième siècle. Mais dans tous les cas, c'est le mauvais instrument ou un instrument qui ne répond pas exactement à l'attitude que Jésus demande dans ce passage, d'aller pieds nus, sans besace, sans argent et d'être là, simplement au cœur de ce monde.

Mais si nous sommes démunis au cœur de ce monde cela suppose que nous en acceptons un certain nombre de dépendances. Quand les disciples arrivent dans les villes ou les villages, ils doivent « manger ce qui leur est offert ». C'est fondamental. Les communautés chrétiennes n'ont pas à vivre dans une sorte d'angélisme missionnaire par lequel elles reconstitueraient comme des sociétés autonomes, des espèces de super-sociétés totalement indépendantes du monde. Non, nous avons besoin de tout ce tissu de relations sociales, humaines, de relations d'entraide, de voisinage, de relations familiales qui constituent le monde dans lequel nous vivons notre appartenance au Christ. S'avancer en acceptant ce que le monde nous offre, c'est le début de l'attitude missionnaire. Non pas dire que nous arrivons et allons changer les structures, les manières de penser etc. Non ! Quand le missionnaire arrive, il accepte de manger à la table des païens, de ceux qui ne connaissent pas le Christ et même d'eug le gîte et le couvert. L'Église n'a pas peur eci n'est pas très évident dans la ntemporains, reconnaissons-le.

le lieu même, la création de laquelle nous recevons toute occasion de proclamer la foi, de dire : « La paix soit avec vous ! Le Royaume de Dieu est proche ! » Comment voulez-vous dire que le Royaume de Dieu est proche si vous vous tenez sans cesse à distance de l'interlocuteur ? Cela ne sert à rien, il n'y a pas de communication possible. Enfin le Christ dit que lorsque nous approchons de nos frères pour leur annoncer la paix, pour leur annoncer la joie de la proximité du Royaume, si le

monde n'accueille pas, nous devons repartir. Cette phrase signifie fondamentalement que le Royaume s'adresse à la liberté humaine. Tout homme que nous rencontrons, à qui nous annonçons le Royaume, par le seul fait que nous soyons là en face de lui et que nous lui proposons la bonne nouvelle du salut, ne devient pas notre proie ou l'objet possible d'une conquête, mais il en est totalement remis à sa liberté. C'est à lui de choisir. Ce n'est pas à nous de dire : « Désormais, tu es des nôtres et tu vas passer par tel ou tel comportement, mais tu es appelé, dans ta liberté, toi qui fais partie de la moisson de Dieu, à savoir et à vouloir être engrangé pour le Royaume de Dieu ». A ce moment-là, notre simple présence, la présence de l'Église au milieu de ce monde est un appel adressé à ce monde, dans le total et intégral respect de sa liberté, de la liberté de chacun de nos frères, de dire oui ou non au Royaume de Dieu. Le Christ nous dit que s'il y a refus explicite du Royaume, mais ce n'est pas toujours clair, il y a beaucoup de cas où l'indécision est totale, s'il y a refus, on s'en va. Cela veut dire que l'urgence du Royaume est telle qu'il faut aller à ceux qui ne connaissent pas encore cette bonne nouvelle. C'est pour cela que le Christ dit : « Ne vous arrêtez pas de maison en maison ! » Il y a une sorte d'urgence de la proclamation du Royaume.



Ainsi, si nous appliquons jusqu'au bout cette parole de Jésus, au moment même où Il conclut et où les disciples reviennent tout

enchantés d'avoir proclamé le Royaume et chassé les démons, le Christ leur dit en guelque sorte : « Ne vous focalisez pas sur le fait que vous chassez les démons, ne vivez pas dans la peur et dans la crainte de cet ennemi, mais vivez plutôt dans le mystère de ce que, par votre annonce du Royaume de Dieu, vos noms sont inscrits dans les cieux ». C'est le mystère de notre identité baptismale. Chacun de nous a été baptisé, a reçu son nom pour être ce signe de la présence du Royaume au milieu du monde. Il nous faut donc regarder ce monde comme la moisson de Dieu c'est-à-dire un monde qui ne nous fait pas peur, un monde qui est pour nous le milieu naturel de la proclamation de notre foi, un monde vis-à-vis duquel nous avons le devoir d'annoncer le Royaume de Dieu et enfin un monde qui, recevant la Parole de Dieu, voit son nom inscrit dans le ciel, c'est-à-dire reçoit sa destinée plénière de fils grâce à notre parole, grâce à notre goût de vivre de l'évangile et de l'annoncer. Amen.